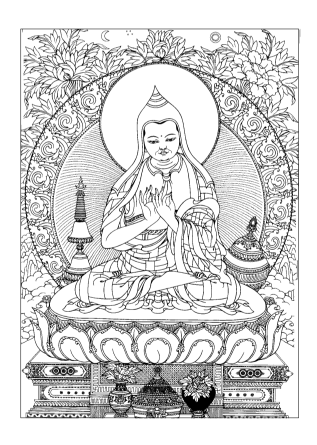
## The Lamp for the Path to Enlightenment

चिट क्वा प्यस मी क्रेंब स्था



by Atisha Dipamkarashrijnana

FPMT Inc. 1632 SE 11th Avenue Portland, OR 97214 USA www.fpmt.org

Atisha's Lamp for the Path to Enlightenment: an oral teaching by Geshe Sonam Rinchen, translated and edited by Ruth Sonam (Ithaca, NY: Snow Lion Publications, 1997). Reprinted with permission.

The Tibetan text was copied from a critical edition by Losang Norbu Shastri and published by the Central Institute of Higher Tlbetan Studies, Sarnath, Varanasi, 1994. Corrections to the Tibetan text suggested by Geshe Gelek Chodha and input by Venerable Gyalten Mindrol, FPMT Education Services, August 2010. All mistakes are the fault of the editor.

No part of this book may be reproduced in any form or by any means, electronic or mechanical, including photocopying, recording, or by any information storage and retrieval system or technologies now known or developed, without permission in writing from the publisher.

Set in Calibri 12.5./15, Century Gothic, Lydian BT, and Tibetan Machine Unicode.

## The Lamp for the Path to Enlightenment

चिर क्वायम ची क्रेंब स्था

ह्मि.तक्त.ज्री। हिर.क्य.श्रमश्रद्धारतय.यहम्य.याज्यस्य.योध्य.ये.चीर.त.ज.

Homage to the Bodhisattva, the youthful Manjushri.

चिर-किय-ज्ञान्त्रीः भूति स्वान्त्र स्वान्त्र

I pay homage with great respect
 To all the Victorious Ones of the three times,
 To their teaching and to those who aspire to virtue.
 Urged by the good disciple Jangchup Wö
 I shall illuminate the lamp for the path to enlightenment.

4

Understand there are three kinds of persons
 Because of their small, middling and supreme capacities.
 I shall write clearly distinguishing
 Their individual characteristics.

यार विया घर्यक के यार द्या यीका दार्वेर पदे पदे पाउँ का द्या था रूट है दे दे दे जाहे र हो दे था क्रोंक सुरो के घर्यक था व

3 Know that those who by whatever means Seek for themselves no more Than the pleasures of cyclic existence Are persons of the least capacity. श्चेर-प्रवेचित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्ष स्वित्तान्यदे त्यस्य त्यसः स्वित्त्व स्वित्त्रक्षित्रः। स्वित्तान्यस्य स्वित्त्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्षित्रक्ष

4 Those who seek peace for themselves alone, Turning away from worldly pleasures And avoiding destructive actions Are said to be of middling capacity.

भ्रीशस्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वस्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वस्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्त्रीत्वास्

5 Those who, through their personal suffering, Truly want to end completely All the suffering of others Are persons of supreme capacity.

6 For those excellent living beings, Who desire supreme enlightenment, I shall explain the perfect methods Taught by the spiritual teachers.

हैं तर्श्वेर ता श्रीका सकेंद्र प्रस्तु। ० । इ. १ स्वेर स्वा श्रीका सकेंद्र स्वी का मुख्या सके । इ. १ स्वेर स्व स्वी का सकेंद्र स्वा का सकेंद्र स्व स्वा का सकेंद्र सके । इ. १ स्वेर सकेंद्र स

7 Facing paintings, statues and so forth
Of the completely enlightened one,
Reliquaries and the excellent teaching,
Offer flowers, incense—whatever you have.

युद्ग्यायाधीत्रीयश्चर्यायाधीत्र । युद्गकुवास्त्रीदायेदीत्रायया सर्केदास्त्रीदायेदीत्रायया सर्केदास्त्रीदायेदीत्रायया सर्केदायास्त्रीदायेदीया

8 With the seven-part offering From the [Prayer of] Noble Conduct, With the thought never to turn back Till you gain ultimate enlightenment,

9 And with strong faith in the Three Jewels, Kneeling with one knee on the ground And your hands pressed together, First of all take refuge three times. दक्षः श्रेम्यान्य स्वाध्य स्य स्वाध्य स्वाध्य स्वाध्य स्वाध्य स्वाध्य स्वाध्य स्वाध्य स्वाध्य

Next, beginning with an attitude of love for all living creatures,Consider beings, excluding none,Suffering in the three bad rebirths,Suffering birth, death and so forth.

चिर्-क्रिन-श्रेश्वश्व स्त्रीत्र स्त्र न्त्री ११ । वृत्ता स्त्र स्

11 Then, since you want to free these beings
From the suffering of pain,
From suffering and the causes of suffering,
Arouse immutably the resolve to attain enlightenment.

ने सुर र्श्चेत्र यदे रोग्नेश्चर्या की वर्श्चेत्र यदे रोग्नेत्र याद रोग्

12 The qualities of developing
Such an aspiration are
Fully explained by
Maitreya In the Array of Trunks Sutra.

ने भिरायर में यो निया स्वया स्वास्त्र स्वास्त

13 Having learned about the infinite benefits
Of the intention to gain full enlightenment
By reading this sutra or listening to a teacher,
Arouse it repeatedly to make it steadfast.

न्यतः श्रुकः श्रुकः श्रुकः सर्दे न्याः यथा यादः ने कियाका यहनः याक्षुकः या सर्दे ने याका यहनः याक्षुकः क्षाः नु सर्दे ने स्वरूकः स्वर

14 The Sutra Requested by Viradatta
Fully explains the merit therein.
At this point, in summary,
I will cite just three verses.

चुट्रक्त्यःश्रेश्वश्याः प्रश्तित्रं व्यथः याट्या देः यः यायः हेः याञ्चयाश्वः याद्वः श्रेष व्यः अप्यत्वे प्यथ्यः विश्वः ययाटः श्रेष चुट्रक्त्यः व्यव्याः याद्वः यादः श्रेष

15 If it possessed physical form,
The merit of the altruistic intention
Would completely fill the whole of space
And exceed even that.

यार्ज्युतः द्येः अदेः व्यादशः श्लेष्ठः ग्यो। श्रदशः क्षुशः लेदः इस्रश्रः स्रोः यादः योशा देवः क्षेत्रः द्याः योशः गुतः यगदः श्ले। वहेवाः हेत्रः स्रोर्वेत्रः यः स्रुपः यः यशाः १७७॥

16 If someone were to fill with jewels
As many Buddhafields as there are grains
Of sand in the Ganges
To offer to the Protector of the World,

यादः योश्यः च्याः श्रें श्रुक्षः याद्येश्यः हो। चुदः कुवः हुः हैं श्रेश्यश्यः यहुदः ह्या सर्केदः याः यदिः हैं । खुदः यक्षः यश्याशा देः याः श्राध्यः हैं । १०० ।

17 This would be surpassed by
The gift of folding one's hands
And inclining one's mind to enlightenment,
For such is limitless.

18 Having developed the aspiration for enlightenment, Constantly enhance it through concerted effort. To remember it in this and also in other lives, Keep the precepts properly as explained.

दह्याश्रेश्वश्चर्याः हिन्द्वेश्वः यः स्वाहेत्याश्चरः । १८ । स्वाह्याः श्वेशः यद्वः स्वाह्याः १८ । स्वाह्याः श्वेशः यद्वः स्वाह्यः स्वाहः स

19 Without the vow of the engaged intention,Perfect aspiration will not grow.Make effort definitely to take it,Since you want the wish for enlightenment to grow.

20 Those who maintain any of the seven kinds
Of individual liberation vow
Have the ideal [prerequisite] for
The Bodhisattva vow, not others.

र्शे र्श्वर घर या रेगाया चतुत्त हु। हे प्रतित ग्रियाया या प्रत्य है। इंद्र्या श्चें हा द्र्याया है। यह जो श्चें ही। हिंद्र्या श्चें या प्रत्या है। यह जो श्चें या प्रति विद्रा विद्रा

21 The Tathagata spoke of seven kinds
Of individual liberation vow.
The best of these is glorious pure conduct,
Said to be the vow of a fully ordained person.

मुःसःचबदःयसःर्ध्वस्यः सःन्वानी सुःयःचित्रसःयेतुः वासुदसःकें वाःधेस। सुःयःचबदःयसःर्थेऽःयस्यःयःधी चुःसःचबदःयसःर्थेसःयःमुदस्य। २२ ।

22 According to the ritual described in

The chapter on discipline in the *Bodhisattva Stages*,

Take the vow from a good

And well-qualified spiritual teacher.

स्यापवर्षेन्य प्रत्याप्य प्रम्य । स्याप्य प्रत्यापवर्षियाः स्थितः स्यतः स्थितः स्यतः स्थितः स्थितः

23 Understand that a good spiritual teacher
Is one skilled in the vow ceremony,
Who lives by the vow and has
The confidence and compassion to bestow it.

ने'त्य'त्यन्'ययात्वने'त्वन्यत्वे। मृत्य'त्रेन्न्य'याः क्रेन्'या ने'त्ययाम्बद्गः क्षेंयार्वेन्'याः प्ये। केंम्'प्यन्'न्यान्यवन्'यम्'न्नु। २० ।

24 However, in case you try but cannot Find such a spiritual teacher, I shall explain another Correct procedure for taking the vow.

दे.ज.क्रॅब.क्र.वहमायदे.ट्यजा श्रम्भर.पे.ह्र.च्याचीयमायभ्रीट.ता ह.क्षेत्र.चेट.क्षेत्र.चीयमायभ्रीट.ता वहम.ट्यज्य.चीयमायभ्रीट.ता क्षेत्र.चीट.क्षेत्र.चीयमायभ्रीट.ता चेत्र.ची.सट्र.चीयमायभ्रत.ची व्या हे.चलेक्.वट्रेट.क्रे.रच.चामजा.ची व्या

25 I shall write here very clearly, as explained In the *Ornament of Manjushri's Buddha Land Sutra*, How, long ago, when Manjushri was Ambaraja, He aroused the intention to become enlightened.

26 "In the presence of the protectors,
I arouse the intention to gain full enlightenment.
I invite all beings as my guests
And shall free them from cyclic existence.

यार्वे द्राश्चे अश्वार्थे विद्वार श्रे अश्वार्थे द्वार श्वे या विद्वार या विद्वार या विद्वार या विद्वार या विद्वार या विद्वार

27 "From this moment onwards
Until I attain enlightenment,
I shall not harbor harmful thoughts,
Anger, avarice or envy.

28 "I shall cultivate pure conduct, Give up wrong-doing and desire And with joy in the vow of discipline Train myself to follow the Buddhas.

सुःसदेःसुःसवरःम्बर्धःसरःम्ब्री २० । स्रीयःस्त्राचीत्वाःमीःसुःस्यःस्त्री स्रीयःस्त्राचीत्वाःमीःसुःस्याःस्त्री स्रीयःस्त्राचीत्वाःस्याःस्त्राःस्त्राःस्

29 "I shall not be eager to reach Enlightenment in the quickest way, But shall stay behind till the very end, For the sake of a single being. र्स्ट्रियाक्षाय्यात् । वित्राचित्राच्ये। वित्राद्याः इस्राच्याः स्थ्रित्यायः द्याः स्रोत्यायः त्याः स्थ्रित्यायः प्रद्याः स्रियाक्षायस्य स्थाः द्वाः । वित्राच्याः वित्राच्याः वित्राच्याः वित्राच्याः वित्राच्याः ।

30 "I shall purify limitless
Inconceivable lands
And remain in the ten directions
For all those who call my name.

31 "I shall purify all my bodily
And my verbal forms of activity.
My mental activities, too, I shall purify
And do nothing that is non-virtuous."

र्ष्यः मुरुषः नश्चितः या श्वेषः या ग्वेषः क्षेत्रः वश्चेत्र। ३२ । र्ष्यः मुरुषः नश्चितः या ग्वेषः या श्वेषः यश्चित्रः यथा। रह्याः यदेश्यः या श्वेष्यः या श्वेषः या श्वेषः या। स्टः यो त्येषः रया श्वेष्यः यो श्वेषः या श्वेषः या।

32 When those observing the vow
Of the active altruistic intention have trained well
In the three forms of discipline, their respect
For these three forms of discipline grows,
Which causes purity of body, speech and mind.

क्र्यायाः द्वेयायाः स्यायाः स्यायायाः स्यायाः स्यायायाः स्यायाः स्यायाः स्यायाः स्यायाः स्यायाः स्यायाः स्यायाः स्यायाः स्याय

33 Therefore, through effort in the vow made By Bodhisattvas for pure, full enlightenment, The collections for complete enlightenment Will be thoroughly accomplished.

यश्र्रित्वस्याधार्यस्य स्टान्त्वेत् स्त्री कुंत्रे स्वर्य कुंत्र स्वर्य स्वयं स्वय स्वर्य स्वयं स्वय

34 All Buddhas say the cause for the completion Of the collections, whose nature is Merit and exalted wisdom, Is the development of higher perception.

हे.कें.यद्यायियाः भाष्याः मुकात्त्वा दे.युष्टेश्यायदः यायस्य स्थात्त्र्याः चे.युष्टेश्यायदः यायस्य स्थात्याः यायाः चे.युष्टेश्यायदः यायस्य स्थात्याः स्थात्त्र्याः चे.युष्टेश्यायदः यायस्य स्थात्त्र्याः स्थात्र्याः स्थात्त्र्याः स्थात्र्याः स्थात्त्र्याः स्थात्र्याः स्थात्त्र्याः स्थात्र्याः स्थाः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थाः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थाः स्थात्यः स्थात्र्याः स्थात्र्याः स्थाः स्थात्र्याः स्थाः स्थात्र्यः स्थाः स्थाः स्थाः स्थात्यः स्थाः स्याः स्थाः स

35 Just as a bird with undeveloped
Wings cannot fly in the sky,
Those without the power of higher perception
Cannot work for the good of living beings.

श्रुं त्रायक्कर प्यत्य स्था श्रुं त्या क्षेत्र त्या कष्ट त्या क्षेत्र त्या क्षेत्य

36 The merit gained in a single day
By those who possess higher perception
Cannot be gained even in a hundred lifetimes
By one without such higher perception.

यवीयःत्रमःवचीमःचीःजःज्ञ्यःभ्रम। ३० । प्रस्थःश्रःक्ष्याश्वःत्रमःविशःन्य। स्रमः श्रःक्ष्याश्वःत्रमः स्रमः स्रमः स्रमः स्रम्भः त्रमः स्रमः स्रमः स्रमः स्रमः । स्रमः स्रम्भः स्रमः स्रमः स्रमः स्रमः स्रमः ।

37 Those who want swiftly to complete The collections for full enlightenment Will accomplish higher perception Through effort, not through laziness.

38 Without the attainment of calm abiding, Higher perception will not occur.

Therefore make repeated effort To accomplish calm abiding.

वियानस्य प्यत्यास्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य प्रमानस्य स्थानस्य स्य स्थानस्य स्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य

39 While the conditions for calm abiding Are incomplete, meditative stabilization Will not be accomplished, even if one meditates Strenuously for thousands of years.

दे: श्वेर हिर त्र हें त्र स्वाया था खेता था वा स्वाया था खेता था या स्वाया था खेता था या स्वया था खेता था या स्वया था खेता था या स्वया था था स्वया था स्वया

40 Thus maintaining well the conditions mentioned In the *Collection for Meditative Stabilization Chapter*, Place the mind on any one Virtuous focal object.

च्यायकार्स्येयाया चरास्रीयास्य हुम। ०० । स्यायस्य स्याय

41 When the practitioner has gained calm abiding,
Higher perception will also be gained,
But without practice of the perfection of wisdom,
The obstructions will not come to an end.

देश्चेरहेंद्र्यंद्र्यात्व्यः विश्वान्यः । विश्वार्यायः देशः श्वेदः द्वाद्यः श्वेद्रः । विश्वार्यायः देशः श्वेदः द्वाद्यः श्वेद्रः । ह्याः हुः व्यवश्यव्यव्यः वर्ष्वेद्रः ।

42 Thus, to eliminate all obstructions
To liberation and omniscience,
The practitioner should continually cultivate
The perfection of wisdom with skillful means.

43 Wisdom without skillful means
And skillful means, too, without wisdom
Are referred to as bondage.
Therefore do not give up either.

विषः स्वः वादः द्दः घवषः वादः विषा वेः क्षेत्रः द्वाः वेः श्वदः युद्धः यु घवषः इस्रषः ददः वेः विषः स्वः ग्री। षदः द्वाः द्विः वः वाष्यः वसः ग्री।

44 To eliminate doubts concerning
What is wisdom and what skillful means,
I shall make clear the difference
Between skillful means and wisdom.

मुल-राइसस्यिधिम्बर्धर्यास्य । सुर्व-रादे-स्यास्य सुर्व-ताःस्यास्य । र्वो-पदे-स्यास्य सुर्व-ताःस्य । र्वेश-रादे-स्यास्य सुर्व-ताःस्य । स्याप्त स्थास्य सुर्वे । स्याप्त ।

45 Apart from the perfection of wisdom, All virtuous practices such as The perfection of giving are described As skillful means by the Victorious Ones. वन्यःम्बित्रः वित्रः व

Whoever, under the influence of familiarity With skillful means, cultivates wisdom Will quickly attain enlightenment—
Not just by meditating on selflessness.

47 Understanding emptiness of inherent existence
Through realizing that the aggregates, constituents
And sources are not produced
Is described as wisdom.

यित्रभाग्नित्यायाद्यस्य स्त्रीत्त्रम् । स्त्र । स्त्र । स्त्र प्राप्तिकात्रम् । स्त्र । स्त्र प्राप्तिकात्रम् । स्त्र । स्त्र प्राप्तिकात्रम् । स्त्र । स्त्र

48 Something existent cannot be produced,
Nor something non-existent, like a sky flower.
These errors are both absurd and thus
Both of the [other] two will not occur either.

49 A thing is not produced from itself,
Nor from another, also not from both,
Nor causelessly either, thus it does not
Exist inherently by way of its own entity.

धरः देश्यः इस्रश्चाय्यः स्ट्रान्य यश्चितः दरः दुः स्रशः इसः द्युदः द्या देश्चेतः देश्चेतः द्येत्यसः स्या स्ट्राचेत्रेदः सेश्चेत्रः स्था

50 Moreover, when all phenomena are examined As to whether they are one or many, They are not seen to exist by way of their own entity, And thus are ascertained as not inherently existent.

51 The reasoning of the Seventy Stanzas on Emptiness, The Treatise on the Middle Way and so forth Explain that the nature of all things Is established as emptiness. यद्भीरायाबुरादीःसरामुरायस। दे:स्वीरायदीरादीःसार्श्वसाया। युवायवे:युवासववःस्याबेगानु। यक्कीसायवे:स्वीरादीःस्वानुःस्वद। ५० ।

52 Since there are a great many passages,
I have not cited them here,
But have explained just their conclusions
For the purpose of meditation.

ने प्रश्न के श्राह्म स्थान स्

53 Thus, whatever is meditation
On selflessness, in that it does not observe
An inherent nature in phenomena,
Is the cultivation of wisdom.

त्रशः स्वाग्रीशः हैं किंशः हु स्वशः गुह्य। व्यारः वीः स्टः प्यत्रेषः स्वशः स्वश्चः विदः। विशः स्वादेः हेट् स्वाशः पश्चटः प्यशः हु सः हेवां सेट् प्यसः देः प्रह्में सः द्याः।

54 Just as wisdom does not see
An inherent nature in phenomena,
Having analyzed wisdom itself by reasoning,
Non-conceptually meditate on that.

55 The nature of this worldly existence,
Which has come from conceptualization,
Is conceptuality. Thus the elimination of
Conceptuality is the highest state of nirvana.

देश्वरणद्वे वर्डम् स्वर्वर्वर्वण्येषा इस्राहेग् स्वर्वे क्रुंस्ट्वे स्वर्वे क्रुंस्ट्वे स्वर्वे क्रुंस्ट्वे स्वर्वे क्रुंस्ट्वे स्वर्वे क्रुंस्ट्वे क्रिंस्ट्वे क्रुंस्ट्वे क्रुंस्ट्वे क्रुंस्ट्वे क्र्ये क्रुंस्ट्वे क्र्ये क्रिंस्ट्वे

56 The great ignorance of conceptuality
Makes us fall into the ocean of cyclic existence.
Resting in non-conceptual stabilization,
Space-like non-conceptuality manifests clearly.

57 When Bodhisattvas non-conceptually contemplate This excellent teaching, they will transcend Conceptuality, so hard to overcome, And eventually reach the non-conceptual state.

स्यापरार्हेगायो राज्ञ्ची ४४ । स्यापरार्हेगायो राज्ञ्ची ४४ । स्यापरार्हेगायो राज्ञ्ची ४४ ।

58 Having ascertained through scripture
And through reasoning that phenomena
Are not produced nor inherently existent,
Meditate without conceptuality.

रे. क्षेत्र. रे. केर. पश्चित्र. येथा इ. क्षेत्र. येथा व्याचित्र. येथा व्याचित्र. येथा

59 Having thus meditated on suchness,
Eventually, after reaching "heat" and so forth,
The "very joyful" and the others are attained
And, before long, the enlightened state of Buddhahood.

य्वार्थः अञ्चित् ः स्वार्थः स्वार्थः यो स्वार्थः अञ्चित् । स्वार्थः स्वर्थः स्वार्थः स्वार्थः स्वार्थः स्वर्थः स्वार्थः स्वार्थः स्वार्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वार्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्वे स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्

60 If you wish to create with ease
The collections for enlightenment
Through activities of pacification,
Increase and so forth, gained by the power of mantra,

वर् वाधेश है चुर कुव हैं वाश्वा धर्म शुः हें वाश्वाय स्वर्ते प्र प्र प्र वि चुः वः श्वें प्र श्वें वाश्वाय श्वें प्र या प्र प्र वि वाय है वाश्वाय श्वें प्र वर्षे प्र वि

61 And also through the force of the eight
And other great attainments like the "good pot"—
If you want to practice secret mantra,
As explained in the action and performance tantras,

दे.क्र.श्रीयः दर्शन् । द्वा । यश्चेन : प्राप्तः स्त्रेन : क्षेन्य श्चेन : दटः । यश्चेन : प्राप्तः श्चेन : क्षेन्य श्चेन : दटः । स्राप्तः श्चुपः (यः श्चेन्य श्चेन : श्चेन्य । स्राप्तः स्त्रुपः (यः स्त्रेन्य : प्राप्तः स्त्रुपः ।

62 Then, to receive the preceptor initiation, You must please an excellent spiritual teacher Through service, valuable gifts and the like As well as through obedience.

म्यास्त्रिक्षः स्ट्रास्त्रः भ्रायः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त् स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रा स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रास्त्रः स्ट्रा

63 Through the full bestowing of the preceptor initiation, By a spiritual teacher who is pleased, You are purified of all wrong-doing And become fit to gain powerful attainments.

द्रश्यः सरः श्रुंद्रः सर्थः सुद्रश्यः स्थाः म्यः प्रः तयदः स्यः प्रयामा स्यः सुरः म्यः प्रः तयदः स्यः प्रमामा स्यः सुरः। स्रः स्यः स्यः स्यः सुरः स्यः सुरः स्थाः

64 Because the *Great Tantra of the Primordial Buddha*Forbids it emphatically,
Those observing pure conduct should not
Take the secret and wisdom initiations.

यायः द्वितः क्षेत्रः यः ते द्वितः स्वा स्त्राः क्षेत्रः यसः यद्युसः ययः क्षेत्रः। स्त्राः क्षेत्रः यसः यद्युसः ययः क्षेत्रः। स्त्रायः स्वायः स्व

65 If those observing the austere practice of pure conduct Were to hold these initiations,
Their vow of austerity would be impaired
Through doing that which is proscribed.

युन्यः वुन्यः उद्यः देश्यः यथि। द्वारः प्रत्यः देशः द्वारः विदः। सुन्यः द्वार्यः देशः द्वारः विदः। युन्यः प्रत्यः व्यारः विदः।

66 This creates transgressions which are a defeat For those observing discipline.
Since they are certain to fall to a bad rebirth,
They will never gain accomplishments.

कुन्गुम्भम्भन्दर्थयात्रम् । ब्रुक्ष्ययायर्केन् ब्रुक्ष्ययायात्रेन्य। ब्रुक्तिन्दर्धम् न्वन्यम्बर्धम् क्रेन्यस्य । नेक्षिन्दर्भम्यायात्रेयायात्रीन्। ५० ।

There is no fault if one who has received
The preceptor initiation and has knowledge
Of suchness listens to or explains the tantras
And performs burnt offering rituals,
Or makes offering of gifts and so forth.

याम्बर्गः यहम् अस्य अस्ति द्राय्या श्रीया अर्दे स्थ्या अस्ति स्थ्या याम्य स्था अस्ति स्थ्या स्या स्थ्या स्या स्थ्या स्या स्थ्या स्थ्या स्थ्या स्थ्या स्थ्या स्थ्या स्थ्या स्थ्या स्थ्य

68 I, the Elder Dipamkarashri, having seen it Explained in sutra and in other teachings, Have made this concise explanation At the request of Jangchup Wö.

विरः ख्रियः यस्य विश्वेतः याद्वाः ययाः याद्वाः यस्य स्थाः यहितः याद्वाः विरः ख्रियः यस्य स्थाः यहितः याद्वाः य सहितः यहित्यः स्थाः विष्ठः याद्वाः याद्वाः याद्वाः याद्वाः याद्वाः यद्वाः यद्वः

This concludes the Lamp for the Path to Enlightenment by the great master Dipamkarashrijnana. It was translated, revised and finalized by the eminent Indian abbot himself and by the great reviser, translator and fully ordained monk Geway Lodrö. This teaching was written in the Temple of Tholing in Zhang Zhung.

## Foundation for the Preservation of the Mahayana Tradition



The Foundation for the Preservation of the Mahayana Tradition (FPMT) is a dynamic worldwide organization devoted to education and public service. Established by Lama Thubten Yeshe and Lama Zopa Rinpoche, FPMT touches the lives of beings all over the world. In the early 1970s, young Westerners inspired by the intelligence and practicality of the Buddhist approach made contact with these lamas in Nepal and the organization was born. Now encompassing over 150 Dharma centers, projects, social services and publishing houses in thirty-three countries, we continue to bring the enlightened message of compassion, wisdom, and peace to the world.

We invite you to join us in our work to develop compassion around the world! Visit our web site at www.fpmt.org to find a center near you, a study program suited to your needs, practice materials, meditation supplies, sacred art, and online teachings. We offer a membership program with benefits such as Mandala magazine and discounts at the online Foundation Store. And check out some of the vast projects Lama Zopa Rinpoche has developed to preserve the Mahayana tradition and help end suffering in the world today. Lastly, never hesitate to contact us if we can be of service to you.

Foundation for the Preservation of the Mahayana Tradition 1632 SE 11th Avenue Portland, OR 97214 USA (503) 808-1588

www.fpmt.org

## **FPMT Education Services**



Education Services at FPMT International Office offers a vast range of Buddhist study programs, prayer books, and practice materials from the Gelugpa lineage. Our study programs meet the needs of beginners through to the most advanced students, from courses introducing Buddhism to the study of Tibetan and the highest philosophical texts.

As the Dharma takes root in the West, we make clear translations of Buddhist texts, prayers, and teachings available through our study programs and publications. We work with translators around the world to provide texts in English, Spanish, Chinese, French, German, and many others.

Working in collaboration with the Lama Yeshe Wisdom Archive, we publish Buddhist prayer books, sadhanas, retreat materials, and practice texts, many with commentary by Lama Thubten Yeshe and Lama Zopa Rinpoche. We also offer DVDs and CDs of prayers and teachings that inspire and inform. Whatever your interest, FPMT Education Services provides the materials you need to actualize the Buddhist path.

Education Services
FPMT International Office
1632 SE 11th Avenue
Portland OR 97214
(503) 808-1588
education@fpmt.org

www.fpmt.org